
[bookmark: _GoBack]الخطاب الذي ألقاه أمير المؤمنين، حضرة ميرزا مسرور أحمد (أيده الله تعالى بنصره العزيز) في مجلس الشورى في المملكة المتحدة لعام 2025

بعد التشهد والتعوذ وتلاوة سورة الفاتحة قال أمير المؤمنين (أيده الله تعالى بنصره العزيز):
بحمد الله، تعقد الجماعة الإسلامية الأحمدية في المملكة المتحدة مجلسها للشورى في هذه العطلة الأسبوعية، وفي الوقت نفسه، تعقد الجماعة في كل من كندا وبلجيكا مجلس الشورى الخاص بها اليوم. أدعو الله العلي القدير أن يوفقكم جميعًا لتحقيق أهداف الشورى السامية. كما أدعو الله أن تكون آراء ووجهات نظر وأفكار مندوبي الشورى قائمة، في جميع الأوقات، على مبدأ العدل والاستقامة والتقوى. وكما تعلمون، ستعقدون هذا العام أيضًا انتخابات الجماعة. وبناءً على ذلك، فإن رسالتي وتعليماتي لكم جميعًا هي أن تُدلوا بأصواتكم لمن ترونه الأنسب للمناصب المنتخبة المختلفة.
لا تدعوا روابط العلاقات الشخصية أو الصداقة تُعكّر صفو حكمكم أو تُبعدكم عن العدالة. بل تذكروا دائمًا أن أساس كل عمل أو فعل من أعمالنا يجب أن يكون التقوى. وإلا، فإن الهدف الذي انعقدت من أجله هذه الشورى سيظل غير محقق، وكذلك أهداف كونكم أحمديين. عندما أسس حضرة المصلح الموعود  مؤسسة مجلس الشورى في جماعتنا، لم تكن قد مضت سوى بضعة عقود منذ عهد المسيح الموعود . وبالتالي فإن العديد من مندوبي تلك الشورى الأولى لم يولودوا أحمديين، بل بايعوا في مراحل لاحقة من حياتهم. واليوم أيضًا، بفضل الله، يوجد العديد من الأحمديين حول العالم الذين بايعوا في الآونة الأخيرة. في الواقع، يضمّ مجلسكم هذا بعض المبايعين. وهكذا، عند تأسيس مجلس الشورى، أورثنا حضرة المصلح الموعود () كنزًا ثمينًا وشاملًا من الهداية والحكمة والإرشاد، من خلال خطبٍ ومحاضراتٍ متنوعة، أكّدت كلّ منها على جوهر مجلس الشورى ومكانته الحقيقية، وحرمة إجراءاته، لقد جمعت الجماعة هذه الخطب القيّمة ونشرتها في كتب. فيجب على جميع أعضاء مجلس الشورى والمسؤولين قراءتها ليدركوا عظمة مسؤولياتهم وثقلها. 
أعتقد أنها لم تُترجم بعد إلى الإنجليزية، لذا ينبغي عليهم الاستفادة منها عندما تترجم. أما من يجيد اللغة الأردية، فعليه قراءة هذه الكتب. ومستلهمًا من إرشاداته المباركة، سأعرض الآن بعض المبادئ الأساسية التي ينبغي أن تترسخ في قلوب وعقول كل عضو في مجلس الشورى في جميع الأوقات. لقد أكد حضرة المصلح الموعود  مرارًا وتكرارًا أن غاية كل عضو في مجلس الشورى هي نيل رضا الله. في الواقع، لا يمكن للمرء أن يُقدم آراءه بنزاهة مطلقة وعدل راسخ وبعيدًا عن كل أشكال المصالح الشخصية إلا إذا كان هدفه الحقيقي هو نيل محبة الله. فالتضحية أساسٌ لنيل محبة الله.
وفي هذا الصدد، قال حضرة المصلح الموعود () ذات مرة: "جميعنا قد ضحينا، سواء على نطاق ضيق أو واسع، بعلاقاتنا وصداقاتنا ورغباتنا وآمالنا وآرائنا ونيَّاتنا في سبيل نيل محبة الله تعالى".
ومع ذلك، فقد حذّر من أنّ حتى من قدّموا تضحياتٍ معينةً سعيًا لمحبة الله ليسوا بمنأى عن الإهمال أو الضعف. وحذّر من أنه إذا انحرف أحدٌ، لا سمح الله، عن سبيل الله، فإنه يُخاطر بقطع صلته به تمامًا. وفي الوقت نفسه، لن تُقدّم الدنيا له أي عزاء أو رحمة، بل ستنظر إليه بغضبٍ وازدراء. ومن كلا المنظورين، الروحي والدنيوي، سيُقطع هذا الشخص ويترك وحيدًا.
في الواقع، وصف حضرة المصلح الموعود () هؤلاء الناس بأنهم أتعس الناس على وجه الأرض. لذا، من الأهمية البالغة أن نجعل رضا الله تعالى ومحبته نصب أعيننا في كل أعمالنا وتصرفاتنا. وقبل كل شيء، يجب علينا أن نقهر أنانيتنا تمامًا، وأن نخمد جميع رغباتنا الأنانية.كونوا على ثقة بأنه إذا وضع كل عضو في الشورى وكل مسؤول حُبّ الله في المقام الأول، فلن يُضاهي أي نظام دنيوي، ولا منظمة إنسانية، ولا جماعة على وجه الأرض جماعتنا، إن شاء الله. وفي هذا الصدد، قال حضرة المصلح الموعود : "إن نيل محبة الله تعالى ليس بالأمر العادي، بل يتطلب تضحيات لا تُقارن في أي نوع آخر من التضحيات".
ببساطة، ينبغي أن يكون مستوى التضحية المطلوبة في سبيل الله أعلى بكثير من أي تضحية أخرى. يوضح حضرة المصلح الموعود  أن استعداد الناس للتضحية ليس أمرًا رائعًا في حد ذاته؛ بل إن المهم هو النية الكامنة وراء تلك التضحيات. في معظم الحالات، تُقدم التضحيات بدافع الرغبة في نيل الشرف والاحترام والسلطة. ومع ذلك، فإن هذه التضحيات غير ذات فائدة ولا تؤدي إلى النجاح الروحي، لأن مقصدها ليس بلوغ قرب الله، بل مجرد إشباع غرور الإنسان ورغباته على أمل نيل الشرف والمجد الدنيوي. لذا، كأعضاء في مجلس الشورى، يجب أن تفهموا وتدركوا أن التضحيات المدفوعة بدوافع ملوثة لا يمكن أن تجدي نفعًا أبدًا. لقد ضحى كثير من الناس بحياتهم لكنهم فشلوا في نيل محبة الله. وقدم كثير من الناس تضحيات مالية جسيمة، ومع ذلك ظلوا محرومين من محبة الله. وبالمثل، ضحى كثير من الناس بشرفهم واحترامهم، ومع ذلك ظلوا بعيدين عن الله. لقد ضحى كثير من الناس بممتلكاتهم وثرواتهم، ومع ذلك ظلوا في قبضة الشيطان بدلاً من أن يحتضنهم خالقهم.
لقد ضحى كثير من الناس بوقتهم وعلمهم، بل وحتى بوطنهم، ومع ذلك ظلوا بعيدين عن الله. السبب هو أن هذه التضحيات لم تُقدَّم رغبةً في نيل محبة الله، بل وصفها حضرة المصلح الموعود   بأنها تضحيات "جانبية". وفي هذا السياق، يُشير حضرة المصلح الموعود  إلى أن التضحية النهائية والكاملة، فوق جميع أشكال التضحية الأخرى، هي التي تتطلب التخلي التام عن رغبات الإنسان وأنانيته. لأن نفس الإنسان ورغباته هي ما يُقدّره فوق كل شيء. ولا شك أن المرء عندما يبدأ بتعريف العالم من منظور "أنا" و"ذاتي"، ويجرؤ على الاعتقاد بأن نجاحه مرهون بصفاته ونتاج مهاراته وقوته، فإنه ينحرف عن طريق الله. وهكذا، حتى مع ما يبدو تضحيةً جسيمة، فإن دوافع هذا الشخص تكون ملوثة. إن جوع أنانيته الذي لا يشبع هو ما يدفعه إلى التضحية بحياته وماله ووطنه وعلمه ووقته. إنه مدفوع برغبة في حماية مكانته في الدنيا أو رفعها. 
وفي شرحه لهذه النقطة الجوهرية، يقول حضرة المصلح الموعود : قد يبدو للوهلة الأولى أن المرء يضحي من أجل وطنه وبلده وشرفه، لكنه في الحقيقة مدفوعٌ بأنانيته. إنه انعكاسٌ لكيفية اعتباره نفسه الأجدر. إنه لا يرغب في التضحية إلا لأنها تتوافق مع رغباته وآرائه. إنه يضحي لضمان تحقيق رغباته. ومع ذلك، يقول الله تعالى إن نوع التضحية التي تقود إليه هي أن يتخلى المرء عن أعمق رغباته وميوله ويضحي بها. لذا، لا يكفي التضحية بالمال أو العلم أو الوقت أو حتى الحياة لنيل قرب الله. بل إن الله تعالى يريد من المرء أن يضحي بأنانيته ويتخلى عن كل أشكال الغرور. لذلك، وأنتم تشاركون في مجلس الشورى، وبصفتكم مسؤولين على مدار العام، عليكم أن تتأملوا هذه الكلمات وتبحثوا في أعماق نفوسكم. قيموا ما إذا كانت التضحيات أو الجهود التي تبذلونها من أجل الجماعة هي من أجل نيل محبة الله ورضاه، أو من أجل الحصول على لقب المسؤول أو مندوب الشورى، أم أنها مجرد محاولة للحفاظ على مناصبكم أو ما يسمى بمكانتكم داخل الجماعة؟
إذا كان الأمر كذلك، فلا فائدة من هذا المنصب أو المسؤولية، ولا فائدة من أن يكون الشخص ممثلاً في الشورى. علاوة على ذلك، وفي شرحه لهذا الموضوع، قال حضرة المصلح الموعود : "ما لم يُلغِ الإنسان مفهوم "أنا" تمامًا، فلن يُقبل عند الله، لأنه في الحقيقة مُذنبٌ بالشرك بالله. ويقول إنه بينما قد يُعلن مثل هذا الشخص أمام العالم "لا إله إلا الله"، فإنه في أعماق قلبه وعقله، يرفع مكانته وقيمته إلى مستوى يُشبه الشرك بالله تعالى. وقال حضرته إن الإنسان قد يقول لا إله إلا الله ولكن إذا اعتبر نفسه شيئًا مهمًا، فهذا يعني أن ادعاءاته بالإخلاص لله مجرد كلمات جوفاء. وبالتالي، إذا طلب الله تعالى أي تضحية من المؤمن فهي التضحية بمفهوم "الأنا". إنه يطالب الإنسان بالتخلص من غروره، وعدم إشباع رغبات الأفراد، بل تحقيق رغبات الله. يوضح حضرة المصلح الموعود  هنا أن التضحية تتطلب من الإنسان أن يكرس نفسه لله تعالى دون قيد أو شرط، وأن يخضع تمامًا لإرادته وأوامره. ويذكر ، كما ذكرت آنفًا، أن كثيرًا من الناس على استعداد لتقديم تضحيات كبيرة ظاهريًا بأموالهم أو حتى بحياتهم. ومع ذلك، تُقدم هذه التضحيات لخدمة مصالحهم ووفقًا لرغباتهم. ويكرر حضرته أنه حتى يهزم الشخص غروره وأهميته الذاتية ورغباته الشخصية تمامًا، فإن تضحيته لا تُعتبر صافية نقية في نظر الله تعالى.
وللمساعدة في توضيح هذه النقطة، ذكر حضرة المصلح الموعود  حالة رجل قاتل بشجاعة إلى جانب النبي ﷺ وأصحابه في إحدى المعارك. في الواقع، قاتل الرجل بشجاعة كبيرة ضد الخصوم لدرجة أن الصحابة أثنوا عليه. ومع ذلك، بعد أن رآه النبي ﷺ، قال إنه في النار. عند سماع ذلك، أصيب الصحابة بالذهول والارتباك كيف يمكن أن تكون جهنم مصير هذا الشخص الذي كان يقاتل بهذه الشجاعة والعاطفة إلى جانب المسلمين. ومع ذلك، بدأ أحد الصحابة في متابعة هذا الشخص ومراقبته عن كثب باقتناع راسخ بأن كلمات النبي ﷺ لا يمكن أن تكون كاذبة. لاحظ الصحابي أن الشخص مصاب بجروح خطيرة أثناء المعركة ورأى أنه لا يستطيع تحمل الألم، لذلك أخذ رمحه وانحنى إلى الأمام حتى اخترق صدره. ونتيجة لذلك، مات منتحرًا. علاوة على ذلك، قبل وفاته، قال الشخص إنه لم يكن يقاتل في سبيل الله. بل كانت لديه مظالم وخلافات سابقة مع أعداء الإسلام، فانضمّ إلى القتال لتصفية حساباته. يُعلّمنا الإسلام أن من يُقدم على الانتحار يفتقر إلى التوكل على الله، فيُحرم بالتالي من رحمته.
وهكذا، فإن الدافع الشخصي والانتحار اللاحق يعنيان حرمان الإنسان من رتبة الشهيد. في النهاية، كان يقاتل من أجل نفسه، لا في سبيل الله. وهكذا، تبين صحة كلام النبي الكريم ﷺ حرفيًا. إن هذه الحادثة بمنزلة تحذير لجميع المسؤولين بأن كل قول أو رأي أو عمل يجب أن يتم مع خشية الله. عندها فقط ينالون بركات الله تعالى. وإلا، فإن غلبت على جهودهم رغبة في الشهرة أو الثروة أو إرضاء غرورهم، فسيُحرمون من ثواب الله. لذا، في جميع الأوقات، كأعضاء في مجلس الشورى وكمسؤولين، اسعوا جاهدين للتغلب على جميع أشكال الأنانية والغرور وأي شيء آخر يمكن أن يُفسد دوافعكم. معظمكم حاليًا مسؤولون في الجماعة، وقد يُعاد انتخاب الكثيرين قريبًا أو يُكلّفون بمهام أخرى، سواء على المستوى المحلي أو الإقليمي أو الوطني. لذا يجب على كل واحد منكم أن يتأمل السنوات الثلاث الماضية ويسأل نفسه: كم من الخدمة قدم لنيل رضا الله تعالى وثوابه؟ 
على العكس من ذلك، كم من العمل بذلتَ من أجل رفع مكانتك أو لإبهار الآخرين؟ تذكر، لو كان وقتك وخدمتك مُخصصين لإشباع غرورك، أو لرفع شأنك الدنيوي، أو لبسط نفوذك، فليس في ذلك ثواب أو بركات من الله. وفيما يتعلق بانتخابات الجماعة، ينبغي على من انتُخبوا، أو ربما في الأيام القادمة، أن يدركوا أنه إذا ما تمت الموافقة على أسمائهم لخدمة الجماعة، فعليهم السعي لأداء واجباتهم خالصةً لوجه الله تعالى، لا لإبهار الآخرين أو إظهار ما يعتبرونه من صفاتهم. على سبيل المثال، لا ينبغي أن يعتقد سكرتير التبليغ أن مهاراته أو سجاياه وحدها هي التي تُمكّنه من تحقيق عدد البيعات المنشودة. ولا ينبغي أن يعتقد سكرتير المال (المالية) أن جهوده هي التي زادت نسبة التبرعات. ولا ينبغي أن يعتقد سكرتير التعليم أن نجاح إدارة التعليم مرهون به.
ولا ينبغي أن يفخر سكرتير عام الجماعة بإيجاد حلول مناسبة لمختلف المسائل التي عُرضت عليه، ويعتقد أن هذا النجاح كان بفضل مهاراته الشخصية وفطنته. ولا ينبغي أن يدّعي سكرتير التربية أن جهوده أو حكمته وراء تغيير إيجابي في تربية أبناء الجماعة. لقد ذكرتُ هنا بعض الأقسام فقط، ولكن هذا المبدأ ينطبق على جميع الأقسام والمكاتب. لا يظنن أحدٌ منكم أن نجاح الجماعة هو بفضل جهوده أو مهاراته أو قدراته. بل على العكس، إن آمنتم إيمانًا صادقًا في قلوبكم بأن كل ما تحقق إنما هو بفضل الله وحده، وأنكم لا شيء بدون عونه تعالى، فسترون كيف تُغدَق عليكم بركات الله، وكيف يُثيبكم الله على كل تضحياتكم في سبيله. وستُثمر ثمارًا رائعةً وعطرةً، تُجسّد وتُظهر التقدم والنجاح المستمر لجماعتنا. وستكون وسيلةً لرفع منزلتكم عند الله تعالى. 
وإلا، إن تجذرت أنانيتكم، فستُواجهون الضرر والدمار بدلًا من التقدم والازدهار. لذا، يجب على كلِّ مسؤولٍ في الجماعة أن يفهم أهدافَه، التي كانت وستظلُّ هي نفسها التي بعث اللهُ تعالى بها المسيحَ الموعودَ ؛ والتي هي تقريبُ ​​البشرِ من خالقهم، وتوحيدُ اللهِ عزَّ وجلَّ، وتلبيةُ احتياجاتِ البشر. ولكن، إذا كان في قلوبنا ذرةٌ من نجاسة، أو إذا كان لدينا صنم حب الذات، فكيف نؤسس وحدانية الله؟
كيف يُمكن لعابد الأوثان أن يؤسس وحدانية الله؟ إنه تناقضٌ في المصطلحات. لذا، إذا استمرّ مفهوم "الأنا" في قلبك، فلن تُحقق شيئًا ذا قيمة. من ناحية أخرى، إذا سعيتم بإخلاصٍ إلى تخليص أنفسكم من جميع أشكال عبادة الأصنام، وحافظتم على إخلاصكم التام لله، فسترون بركات الله عند كل منعطف. فمثل هؤلاء هم من يصبحون سندًا وعونًا حقيقيًا للخلافة.
وبصفتكم مسؤولين، عليكم أن تتعهدوا بأن تعتبروا أي واجب أو خدمة أو عمل يُوكل إليكم، سواءً كنتم تخدمون كسكرتيرية أو نائبين أو في أي منصب آخر، أمانة عظيمة. بل اعتبروا أي واجب تكلفكم به الجماعة أو خليفة الوقت، عمل الله، واجتهدوا في أدائه إرضاءً له تعالى. عندما تتبنون هذه العقلية، ستكون سببًا لنجاحكم ونجاتكم. وهكذا يقول حضرة المصلح الموعود : "أقول بكل إخلاص لجميع الأصدقاء، أن يتذكروا ويفهموا دائمًا أن النجاح الحقيقي لا يمكن تحقيقه أبدًا حتى يطفئ الإنسان كل آثار أهمية الذات".
وفيما يتعلق بواجباتكم، سواءً كمندوبين في الشورى أو مسؤولين في دوائركم، فمن واجبكم الوفاء بالمتطلبات والاحتياجات الأساسية المتعلقة بقسمكم. إذا سعيتم على هذا النحو، سيرتفع المستوى الروحي والأخلاقي داخل الجماعة، وستزداد جهودنا في التبليغ، وستُلبى الاحتياجات المالية للجماعة دائمًا. في الوقت نفسه، فإن مجرد القيام بواجباتكم الأساسية لا يكفي. بل عليكم، من أجل نيل ثواب الله، بذل كل جهد وتضحية ممكنة. عندما يعمل المرء بهذه الطريقة، سيختبر نعمًا عظيمة لا مثيل لها. وبالمثل، يجب على كل مسؤول ومندوب أن يتذكر ويدرك أن الغرور رذيلة وخطيئة كبيرة يجب تجنبها بأي ثمن. على سبيل المثال، عندما ترى نعم الله، فلا تتكبر أبدًا.
وهكذا، وكما ذكرتُ قبل لحظات، لا ينبغي لأيٍّ من السكرتيرية، سواءً سكرتير المال، أو سكرتير التبليغ، أو سكرتير الزواج، أو أي مسؤول آخر، أن يظنّ أبدًا أن نجاح القسم الذي يخدم فيه أو نجاح الجماعة يعود إليه. فأي مسؤول يفكر بهذه الطريقة يكون مذنبًا بالغرور، ومن المؤكد أنه سيُحرم من بركات الله وعونه. وفيما يتعلق بأهمية التواضع، يقول حضرة المصلح الموعود  إن السر الحقيقي للنجاح هو السجود لله تعالى والاعتراف بالضعف والنقائص أمامه. وإلا، فإن الشخص الذي يعتقد في قلبه أنه قادر، ثم يقول أمام الناس إنه ضعيف وعاجز هو في الواقع منافق وكاذب. يقول إن بعض الناس يظهرون تواضعًا زائفًا في الظاهر، ويقولون إنهم لا قيمة لهم أو جاهلون، وأن ما حققوه كان بفضل الله، ولكن في قلوبهم يكون حالهم مختلفًا، وليسوا من أهل الخضوع لله حقًا. يقول حضرة المصلح الموعود  إن الإنسان المتواضع بحق ينسب كل نجاحه إلى الله، علنًا وخفية في قلبه.
إنه يدرك أنه بدون فضل الله، لا قيمة له. إنه يُدرك أن ذكاءه وقدراته ضئيلة ولا قيمة لها إلا إذا ارتبط بخالقه وتبارك منه تعالى. فقط إذا وصلتم إلى هذه الحالة وهذه العقلية ستتمكنون من العمل على تنفيذ التوصيات الصادرة عن هذه الشورى إذا وافق عليها خليفة المسيح. في الواقع، فإن لتنفيذ أي قرارات تُتخذ أهمية قصوى وأساسية لواجباتكم كمندوبين في الشورى. لا ينبغي أن تتخذوا قرارات أو تُلقوا خطبًا حماسية أثناء وجودكم هنا كما هو الحال غالبًا في الشورى. ومع ذلك، بمجرد انتهاء الإجراءات، فإنكم تُهملون مهامكم وتنسون التزاماتكم. أنا متأكد تمامًا من أنكم إذا راجعتم تقارير الشورى للسنوات الثلاث الماضية ودرستم القرارات المتخذة، ستدركون أن هناك الكثير مما فشلتم في تحقيقه وتنفيذه. علاوة على ذلك، إذا عدتم إلى الوراء أكثر، عشر أو خمس عشرة سنة، ستُدركون أنكم، ناهيكم عن إنجاز ما كان مُفترضًا منكم، قد نسيتم الكثير من القرارات أو الأهداف التي تعهدتم بتنفيذها. لذلك، عليكم مراجعة القرارات السابقة والسعي لتنفيذها، مع مراعاة توصيات مجلس الشورى لهذا العام.
إذا تمت الموافقة عليها لاحقًا، فعليكم السعي لتحقيقها في الوقت المناسب وبالطريقة المناسبة. في جميع الأوقات، يجب أن يكون هدفكم ودافعكم هو نيل بركات الله وثوابه فقط. في الواقع، عليكم أن تسعوا لتصبحوا مؤمنين حقيقيين، سمتهم المميزة أن كل ما يقومون به هو خالص لنيل ثواب الله. أحيانًا يدّعي الناس أو يشكون من قلة مواردهم لأداء واجباتهم أو خططهم. لكن هذا الموقف يعكس قلة الثقة بالله، وهو عذر واهٍ. تذكروا، يجب أن يكون لديكم طموحات عالية، وعزيمة راسخة، وعزم راسخ على أداء واجباتكم. لذلك، عليكم أن تُرسّخوا صلة قوية بالله. بالدعاء والعبادة، استعينوا به تعالى. بعد ذلك، عليكم أن تُضاعفوا جهودكم ونتاج عملكم، وأن تسعوا بأقصى طاقاتكم مع فرقكم. إذا قمتم باتباع هذه الخطوات، فإن كل مسؤول يملك القدرة على إحداث تغيير إيجابي ملموس في قسمه أو مجال عمله. فقط إذا عملت بهذه الروح وهذه النية، يمكنك أن تصبح سلطانًا نصيرًا حقيقيًا، وداعمًا مخلصًا للخلافة. علاوة على ذلك، اعلم أنه لا يمكن أن تصبح سلطانًا نصيرًا بمجرد الأقوال أو العهود اللفظية، بل يتطلب منك ذلك إقامة صلة وطيدة بالله، والتخلي عن غرورك، والعمل بلا كلل، بإخلاص وتفانٍ كبير، خالصًا لوجه الله.
يتطلب منك هذا الاستفادة من أعضاء فريقك وتدريبهم وإلهامهم. عاملهم بالحب والرحمة والحنان. كونوا قدوة في العمل الجاد والإخلاص والاستعداد لجميع التضحيات الممكنة، ليتعلم منها الأحمديون الشباب ويقتدوا بها. إذا خدمتم دينكم بهذه الطريقة، فستكونون من بين أولئك الذين يلتزمون بالقرارات المتخذة خلال مجلس الشورى وينفذونها. قبل الختام، أود أيضًا تذكيركم بأنه خلال جلسات مجلس الشورى، عليكم الحرص على الحفاظ على هيبة وقدسية الجلسات في جميع الأوقات. لا تنخرطوا في نقاشات لا معنى لها أو فائدة. بدلًا من ذلك، حددوا أولًا ما إذا كانت مساهمتكم ضرورية ومفيدة. على سبيل المثال، إذا رأيتم أن شخصًا آخر قد عبّر عن وجهة نظر مماثلة لوجهة نظركم، فلا داعي لإضاعة الوقت بتكرارها. وهنا أيضًا، ينطبق المبدأ القائل بأنه يجب ألا تكونوا مدفوعين بأنانيتكم أو برغبتكم في الشهرة.
تذكروا دائمًا، كمسؤولين ومندوبين في مجلس الشورى، أن تقوى الله يجب أن تكون راسخة في قلوبكم. يجب أن يكون كل قرار أو رأي تُدلون به صادقًا، وأن تسري في عروقكم خشية الله. عندها فقط ستبلغون المستوى والمكانة المنشودة من مجلس الشورى. وإلا، فستكونون ببساطة تُقدمون آراءكم بطريقة دنيوية، لا بالطريقة المطلوبة أو المتوقعة من جماعة روحية ودينية.
وفي هذا الصدد، يقول حضرة المصلح الموعود (): "أوصي الأحباب الذين حضروا للمشاركة في مجلس الشورى أن يُرسّخوا تقوى الله في نفوسهم. فمجرد البلاغة والخطابة لا يُجدي نفعًا في الدنيا والآخرة. إن الشيء الوحيد الذي يُعطينا النصر في الدنيا والفلاح في الآخرة هو أن نقول: ربنا الله".
إذا لم يكن هذا موجودًا، وإذا لم يكن قول: "ربنا إننا سمعنا مناديًا ينادي للإيمان أن آمنوا بربكم فآمنّا".
فما هو شأننا مقارنةً بقوى الدنيا وأممها؟
في الحقيقة، ليس حتى جناح طائر صغير. فتذكروا، لا يوجد ما يميزنا ويدفعنا للفخر إلا أننا استمعنا إلى الله تعالى واستجبنا لدعوة منادي هذا العصر وآمنّا به، وقدمنا أنفسنا لنصرة مهمته المباركة.
كما ذكرتُ، هذا ما يُميزنا. وبعد أن آمنّا بالمسيح الموعود ، علينا أن نُعلي باستمرار من شأن محبتنا لله تعالى وخشيته. وفي هذا الصدد، عبّر حضرة المصلح الموعود  عن أمنيته ودعائه بقوله: "أدعو الله أن تستولي مخافة الله على أفكارنا وآرائنا كلها، وأن تُسيطر مخافة الله على ألسنتنا، وأن تُسيطر مخافة الله على قلوبنا، وأن تسري مخافة الله في كل رأي أو اقتراح لنا، وأن تُسيطر مخافة الله على كل قرار لنا".

فقط إذا غمرت مخافة الله قلوبنا تمامًا، يُمكننا أن ننال كل شرف أو نجاح. لذا، فإن أملي ودعواتي أن يترك جميع أعضاء الوفود ظلال أنانيتهم ​​السوداء، وألا يدعوا المصالح الشخصية تُعكّر صفو أحكامهم أو آرائهم ولو للحظة، بل أرجو أن تكون كل كلمة تُقال وكل اقتراح يُقدم خالصًا لمحبة الله ورغبة صادقة في خدمة القضية النبيلة للجماعة الإسلامية الأحمدية. إذا كان هذا مبدأكم، فإنكم، إن شاء الله، ستلعبون دوركم في إشعال الثورة الروحية التي من أجلها بُعث المسيح الموعود ، والتي من أجلها آمنتم به جميعًا، والتي من أجلها ائتمنكم أبناء الجماعة لتمثيلهم هنا اليوم. بهذا الفهم وهذه الروح فقط يُمكن اعتبار هذه الشورى ناجحة حقًا. أدعو الله تعالى، برحمته وفضله، أن يُوفقكم جميعًا لإدراك هذا، وأن يمن عليكم بتحقيق أهداف الشورى الحقيقية. آمين.
 
